
História da
Historiografia
International Journal of Theory 
and History of Historiography

2025
  V.18

ISSN 1983-9928



Dossiê D
Escutar os mortos com os olhos: a proposta 
historiográfico-filosófica de Étienne Souriau

Dossiê | Teorias da História e histórias da Filosofia: qual diálogo possível?



Dossiê D

1Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

Escutar os mortos com os olhos: a proposta 
historiográfico-filosófica de Étienne Souriau

Listen to the dead with your eyes: Étienne Souriau’s 
historiographic-philosophical proposal

Lucas Vinicius Correa Rodrigues

lucascorrea000@usp.br

https://orcid.org/0009-0008-8334-0030 

Universidade de São Paulo, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Departamento de Filosofia, São Paulo - SP, Brasil.



Dossiê D

2Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

Resumo

Este artigo, inspirado pela convocação de Roger Chartier para “escutar os mortos com os olhos”, busca revisitar as 
contribuições historiográficas e filosóficas de Étienne Souriau, um pensador cuja obra permanece à margem das 
tradições filosóficas e historiográficas brasileiras. Focando em L’instauration philosophique (1939), o artigo reconstrói 
a investigação central de Souriau sobre como uma filosofia se constitui e se desenvolve historicamente. Em seguida, 
apresenta o conceito de pleroma de Souriau – um cosmos pluralista dos mundos filosóficos – que desafia narrativas 
lineares e teleológicas do progresso filosófico, enfatizando, em vez disso, a construção coletiva e trans-histórica do 
pensamento por meio das obras filosóficas. Por fim, demonstra-se que, ao integrar a razão à diversidade histórica, e 
propor que a filosofia seja reduzida a um conjunto de monumentos, demonstraremos que Souriau forneceu o escopo 
conceitual ao estruturalismo de Gueroult, ao mesmo tempo em que desmistificou algumas das críticas recorrentes ao 
estruturalismo na história da filosofia na tradição brasileira.

 

Palavras-chave

Estruturalismo; Universidade de São Paulo; historiografia.

 

Abstract

This article, inspired by Roger Chartier’s call to “listen to the dead with one’s eyes,” seeks to revisit the historiographical 
and philosophical contributions of Étienne Souriau, a thinker whose work remains marginal to Brazilian philosophical and 
historiographical traditions. Focusing on L’instauration philosophique (1939), the article reconstructs Souriau’s central 
investigation into how philosophy is constituted and develops historically. It then presents Souriau’s concept of pleroma 
– a pluralistic cosmos of philosophical worlds – which challenges linear and teleological narratives of philosophical 
progress, emphasizing instead the collective and trans-historical construction of thought through philosophical works. 
Finally, it is demonstrated that, by integrating reason with historical diversity and proposing that philosophy be reduced 
to a collection of monuments, Souriau provided the conceptual scope for Gueroult’s structuralism, while simultaneously 
demystifying some of the recurrent criticisms of structuralism in the history of philosophy within the Brazilian tradition.

Keywords

Structuralism; University of São Paulo; historiography.



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

3Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

Introdução

Roger Chartier, em sua Leçon Inaugurale, realizada no Collège de France, em 11 de 

Outubro de 2007, expressa, por meio de um verso de Francisco Quevedo y Villegas 

(1580 - 1645) - “Escuchar a los muertos con los ojos” (Chartier, 2008, p. 7) -, a 

necessidade incontornável que a história deve enfrentar, qual seja, o constante retorno a autores e 

ideias que, à primeira vista, parecem adormecidas nos arquivos do tempo. 

Seguindo essa mesma máxima, este artigo se propõe a resgatar alguns elementos 

do pensamento de Étienne Souriau, historiador-filósofo cuja presença na tradição filosófica e 

historiográfica brasileira permanece periférica, mas cuja potência conceitual desperta novas leituras 

em outros polos acadêmicos. A presença de Souriau se mostra transversal desde o século XX, pois, 

durante o ápice da historiografia filosófica francesa, Souriau não passou despercebido. Martial 

Gueroult, em 1952, escreveu um texto de consagração ao pensamento e ao projeto de Souriau, 

Mélanges d’esthétique et science de l’art: offerts à Étienne Souriau ou ainda em O problema da 
legitimidade da história da filosofia (1965), em que o toma como aquele autor que mais avançou 

na fundamentação teórica da história da filosofia. Algumas décadas depois, Dominique Chateau, 

professor emérito do departamento de artes plásticas e ciências da Sorbonne, em Étienne Souriau: 
Une ontologie singulière (2017), reafirma a influência e a necessidade de se recuperar a obra 

do historiador, admitindo, de início, que “eu me censuro, silenciosamente, por não ter militado o 

suficiente pelo (re)conhecimento de Étienne Souriau” (Chateau, 2019, p. 139).

 Além dessas razões, acreditamos que a historiografia filosófica francesa foi amplamente 

estudada por meio da retomada de seus nomes mais influentes, como Victor Goldschmidt e 

Martial Gueroult. Esses autores desempenharam um papel significativo na institucionalização do 

fazer filosófico no Brasil. Contudo, é imprescindível reconhecer que a tradição à qual esses nomes 

estão associados, denominada “escola francesa de historiografia da filosofia”, apresenta, segundo 

Gregorio Piaia (Universidade de Pádua), suas próprias problemáticas. Essas problemáticas e suas 

atuações singulares são evidenciadas pela posição do historien-philosophe (Marques, 2007, p. 13) 

que, embora não produza novas teorias filosóficas, mantém aberto o canal de comunicação com o 

passado da filosofia por meio de estudos historiográfico-filosóficos. 

 Dessa forma, é possível deduzir que, embora Émile Bréhier e Léon Brunschvicg tenham 

orientado nomes como Étienne Gilson, Henri Gouhier, Martial Gueroult e Étienne Souriau, e que 

todos eles tenham composto essa espécie de sub escola francesa, esses autores se distinguem 

significativamente em seus princípios filosóficos. No Brasil, contudo, houve não apenas uma 

negligência dos princípios filosóficos dessa corrente generalizada sob o nome de Martial Gueroult, 

como apontado por Paulo Arantes (1994, p. 118), mas também um apagamento das singularidades 



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

4Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

e das distintas opções historiográficas dessa corrente, muitas vezes reunidas sob o signo amplo do 

“estruturalismo”. 

Embora não atuemos diretamente na constituição do escrito, pois este nos é dado como 

objeto já estabelecido, nossa abordagem parte de um ideal prescrito por Roger Chartier, que exige 

uma análise material das fontes (sua produção, circulação e recepção) como fundamento para uma 

crítica histórica. Nesse sentido, circunscrevemo-nos ao campo de ideias da escola francesa de 

historiografia, utilizando-o como corpus já constituído. Todavia, ao retomarmos a perspectiva de 

Étienne Souriau, seguimos parcialmente a exigência chartieriana de atenção à materialidade, dado 

que cremos somente compreender e contribuir para a postulação de um contexto em que a história 

da filosofia e sua prática surgiram. Também ampliamos o escopo analítico, transpondo-o para 

uma reflexão filosófica sobre as condições de emergência e legitimação desse campo intelectual 

(Historiografia filosófica) – particularmente no contexto de sua recepção e profissionalização no 

Brasil. Assim, para cumprir essa espécie de escuta, abordaremos centralmente o livro L’instauration 
philosophique1 (1939), visando reconstruir as principais teses e argumentos nele apresentados, 

especificamente nas discussões que envolvem a definição de filosofia. Nesse processo, também 

analisaremos a fundamentação de uma investigação acerca de que tipo de historicidade e de 

prática historiográfica a filosofia pode assumir sob a perspectiva de Étienne Souriau, explorando 

as condições e singularidades da própria filosofia enquanto constante produção de monumentos 

trans-históricos, ou seja, discursos que atravessam o tempo e que, entretanto, não se unificam com 

outras disciplinas, como a História e as Ciências Sociais.

Da instauração filosófica: a obra enquanto realização do espírito 
filosófico 

Étienne Souriau (1892–1979), de acordo com Filippo Domenicali e Fabien Le Tinnier em 

Étienne Souriau: Fragments pour une biographie intellectuelle, foi um filósofo francês cuja vasta obra, 

marcada por uma produção rica e diversificada, atravessou dois conflitos mundiais e abordou temas 

centrais como a estética, a metafísica e a historiografia da filosofia. Embora tenha deixado importantes 

contribuições como L’ Instauration philosophique (1939) e Les Différents Modes d’Existence (1943), 

Souriau enfrentou recepções limitadas devido ao contexto histórico de publicação e sua posição 

frequentemente contrária às tendências já dominantes, como o existencialismo e a fenomenologia. 

Apesar de sua exclusão de círculos como o Collège de France e de críticas posteriores a algumas de 

suas posições conservadoras, Souriau é redescoberto hoje como um pensador inactual, mas cuja 

1 Para facilitar a compreensão dos leitores, todas as citações em línguas estrangeiras foram traduzidas para o português, 
exceto o texto de Dominique Chateau: A ontologia singular (2019), que possui tradução disponível.



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

5Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

filosofia pluralista e trans-histórica influencia debates contemporâneos (em especial com a recente 

reedição (2009) de suas obras por autores como Bruno Latour e Isabelle Stengers).

Entre os poucos comentadores de Souriau, parece haver consenso de que a ontologia ocupa 

uma categoria central em seu pensamento. No entanto, sua busca por compreender o ser não se dá 

de forma abstrata ou universal.Em Os diferentes modos de existência (1943), Souriau trata a questão 

a partir de modos de ser singulares, como a arte, a sociedade e a própria filosofia –categorias que ele 

mesmo nomeia. Embora esses modos se entrelacem, nosso interesse concentra-se exclusivamente 

na filosofia. Souriau (1939, p. 25) inicia sua reflexão sobre a filosofia em L’instauration Philosophique 

estabelecendo que aquilo que foi pensado pelo filósofo se desenvolve sobre distintas “atmosferas 

espirituais.”  Para demonstrar essa diversidade, o autor recorre a algumas imagens metafóricas 

presentes em pinturas, as quais expressam as possibilidades de existência dessas distintas 

atmosferas intelectuais. São elencadas três pinturas. Analisemo-nas singularmente. 

 A primeira é a gravura São Jerônimo no Estúdio (St. Jerome in His Study, 1514), de Albrecht 

Dürer, que apresenta o santo rodeado por livros e instrumentos, em uma cena serena e iluminada por 

raios de luz que atravessam o espaço de estudo. Para Souriau, trata-se de uma atmosfera marcada 

pelo “zelo e aplicação”, em que o “velho escreve com uma mão, e com a outra passa as páginas do 

livro interpretado”, evocando uma forma de intelectualidade recolhida, paciente e laboriosa, alheia 

ao mundo e dedicada à contemplação silenciosa do texto, interrompida apenas pelo leve ruído da 

escrita e do folhear das páginas (Souriau, 1939, p. 25). A segunda imagem é a pintura Filósofo em 
Meditação (Le Philosophe en méditation, 1632), atribuída a Rembrandt van Rijn, que mostra um 

velho pensador em profundo recolhimento, iluminado por uma luz suave que penetra pela janela 

e contrasta com as sombras do ambiente, em um uso expressivo do chiaroscuro. Nesse cenário, 

em que a escada em espiral sugere uma elevação espiritual, Souriau identifica uma atmosfera de 

“silêncio e solitude” em que “tudo é interior”, e na qual não há necessidade da escrita, pois “essa 

meditação traz em si o que lhe é necessário” (Souriau, 1939, p. 26). Por fim, a pintura Filosofia 
(Filosofi, entre 1859 e 1891), de Peter Paul Rubens, retrata o próprio pintor entre pensadores de 

seu tempo, reunidos em torno de uma discussão altiva. Para Souriau, essa cena traduz a “conversa 

de um pequeno grupo de privilegiados espíritos”, ou um “encontro” no sentido clássico da prática 

filosófica, tal como expressa na tradição da escola de Atenas – uma atmosfera intelectual que já 

não se recolhe, mas se apresenta como prática pública e mundana, marcada pela troca viva entre 

interlocutores (Souriau, 1939, p. 27). 

Essas três imagens, reunidas e interpretadas por Souriau não devem ser compreendidas 

como meras ilustrações visuais da atividade filosófica, mas como condensações simbólicas de 

diferentes atmosferas intelectuais possíveis. Cada cena (seja a solidão laboriosa de São Jerônimo, 

ou a meditação silenciosa do velho pensador ou o debate altivo entre pares) expressa um modo 



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

6Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

singular de relação com o pensamento e, portanto, com a própria filosofia. Ao justapor essas figuras, 

Souriau não se limita a descrever três formas históricas da vida intelectual, mas propõe uma espécie 

de cartografia das maneiras pelas quais a filosofia se instala no mundo. É justamente no contraste 

entre essas atmosferas que emerge uma exigência comum: a de uma instância mediadora e 

meditativa, capaz de conter, articular e tensionar os polos que elas representam. É nesse ponto 

que o uso dessas imagens, no contexto desta investigação, ganha pleno sentido: trata-se de 

interrogar quais são as condições de possibilidade para que a atividade filosófica se efetive sem 

sucumbir à abstração estéril ou ao engajamento irrefletido; dois riscos simétricos que ameaçam sua 

consistência. A atmosfera filosófica adequada será, então, aquela que se mostra “criadora”, e que, 

por isso mesmo, se torna uma “obra” (Souriau, 1939, p. 28). Não se trata da atmosfera daquele que 

apenas “conversa ou que medita” (Souriau, 1939, p. 28), mas daquele que instaura o pensamento 

por meio de uma forma meditativa e densa, fixando-o em um discurso que o torna transmissível e 

resistente ao tempo. 

Desse modo, pode-se afirmar que o primeiro princípio imposto ao pensamento filosófico, 

segundo Souriau, é reconhecer a atmosfera intelectual (ou a meditação) como condição criadora 

e formadora da própria filosofia. Tal atmosfera não permanece no campo do vago ou do espiritual, 

mas se transforma em obra, conceito central em sua ontologia da instauração. Já em Avoir une âme. 
Essai sur les existences virtuelles (1938), publicado um ano antes de sua obra principal, Souriau 

observa, como nos lembra Dominique Chateau (Chateau, 2019, p. 140), que a alma – compreendida 

como esse ser que atua produzindo atmosferas intelectuais – é, ela mesma, um microcosmo criador 

de mundos: as obras. Essa concepção atravessa toda L’Instauration philosophique, em especial o 

segundo capítulo (Soriau, 1939, p. 75-165), em que o pensar sobre a prática filosófica implica pensar 

também em sua história. Isso porque, a rigor, as filosofias “participam de uma natureza comum” 

(Souriau, 1939, p. 73), o que as define como monumentos do pensamento. Em outras palavras, não 

há cisão entre a investigação sobre o que é filosofar, ou seja, sobre a definição e a prática da filosofia 

e a própria história da filosofia. 

Por essas razões, Souriau conclui (Soriaum, 1939, p. 29) que a filosofia pode ser 

compreendida como um gênero, nos termos em que Ferdinand Brunetière o define em L’évolution 
des genres dans l’histoire de la littérature (1914). Tal como os gêneros literários, a filosofia é uma 

forma dinâmica, sempre passível de transformação conforme as mutações culturais, sociais e 

históricas, mas ainda assim uma forma. Essa metáfora do gênero permite pensar a filosofia não como 

abstração pura, mas como uma categoria que se efetiva por meio de obras: instâncias históricas e 

materiais que, embora não sejam matéria no sentido físico, dão corpo à atividade filosófica. São 

as obras que se cristalizaram no pensamento e permitem seu acesso e reatualização. Exemplos 

disso, dirá Souriau, são textos como o Fédon, de Platão, a Metafísica, de Aristóteles, ou a Ética, de 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

7Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

Espinosa; obras que não apenas testemunham a filosofia, mas a constituem como campo próprio e 

ineliminável. 

Dessa forma, caminhamos para o núcleo fundante do pensamento do historiador-filósofo: 

que a filosofia e, portanto, a sua história e a sua prática –  já que ambos se unificam – não se detêm na 

gênese do autor ou de suas influências. Dado que o objeto da filosofia é menos “um museu ou uma 

coleção de estudos biográficos” (Souriau, 1939, p. 29) do que a expressão de um pensamento que 

se monumentalizou. Os pensamentos, enquanto discursos, só podem ser retomados e instituídos 

como objetos incontornáveis à prática historiográfico-filosófica2, pois se fixar na representação de 

um pensamento de outro, “é ceder a um modo de conhecimento que pode elevar-se àquele do 

singular” (Chateau, 2019, p. 141), isto é, ao conhecimento da Filosofia enquanto disciplina composta 

por distintas singularidades discursivas-representativas. Por conseguinte, Souriau afirma que o 

coração do problema está no fato de que 

Filosofar, nessa perspectiva, seria menos formar uma filosofia do que abandonar uma e se 

transportar para outra. Se cada filosofia é um mundo, a verdadeira filosofia estaria nos intermundos 

–na transição de uma filosofia para outra (Souriau, 1939, p. 46).

Contudo, cabe perguntar: se o núcleo do pensamento do autor reside na ideia de que a 

história da filosofia é, na realidade, a história de pensamentos que se instituíram como monumentos, 

é preciso tensionar essa questão. Afinal, como uma atmosfera intelectual se torna um monumento? 

O que significa um pensamento se monumentalizar tornando-se uma obra? Especificamente, o que 

é ser uma obra?

A abordagem de Souriau amplia as fronteiras do que se entende por obra filosófica, pois 

o autor, inicialmente, inclui discursividades que, à primeira vista, poderiam parecer externas à 

filosofia, como os tratados científicos de Newton e Linnaeus. Essa inclusão ocorre porque “a ciência 

e a filosofia podem igualmente reivindicar o pensamento” (Souriau, 1939, p. 182). Embora, de fato, 

elas resguardem diferenças em suas atuações e abrangência, uma vez que é próprio e exclusivo 

da filosofia operar a partir e com outras discursividades, fundando-se como um filosofema3 

2 Talvez seja pertinente uma pequena qualificação: para Souriau, a história da filosofia é composta por um conjunto de 
filosofias selecionadas pela tradição como uma totalidade ou um ideal filosófico de totalidade que toma como corte uma 
ideia de filosofia. A historiografia filosófica, embora o termo não seja utilizado por todos os historiadores do século XX, ao 
ser uma nomeação posterior a essa tradição de historiadores filósofos do século XX a qual Souriau pertence, refere-se 
ao estudo e à investigação da prática filosófica num contexto histórico. O fato é que, para esses pensadores há algo de 
transversal, a saber, que a história da filosofia é uma condição necessária para quem deseja estudar a prática filosófica, 
pois como afirma Martial Gueroult, em Filosofia da História da Filosofia (1979): “A indissolubilidade da filosofia e de 
sua história é uma característica essencial desse fato. Quaisquer que sejam suas formas, por mais desligada, objetiva e 
crítica que possa ser concebida, essa história é sempre, ao mesmo tempo, filosofia, sendo o interesse que a sustenta o 
da filosofia e não o da história” (p. 191).

3 Não elucidamos esse conceito no artigo, pois ele é fruto de da obra Os diferentes modos de existência (1943), e surge 
esporadicamente na L’instauration, como sinônimo de Filosofia.



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

8Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

(φιλοσόφημα) que engloba a ciência e a arte. 

O segundo grau de ampliação ocorre quando o autor demonstra que, apesar das múltiplas 

entradas para uma obra, como bibliotecas ou mesmo “as ideias no ar” de uma época, o platonismo, 

por exemplo, não se resume às ideias de Platão. Ele é um edifício espiritual cuja compreensão surge 

da convergência de diversas perspectivas: textos, traduções, interpretações artísticas e discussões 

culturais que ecoam e reinterpretam suas ideias centrais ao longo do tempo. Em síntese, a filosofia 

[...] em nenhum lugar se mantém mais forte, mais corajosamente e mais amplamente 

do que em um livro, desde que o livro (e geralmente a linguagem) permaneça o meio 

por excelência para formular explicitamente, para inscrever em um todo objetivável 

os resultados de um trabalho complexo e concluído de pensamento; desde que 

as mensagens dos filósofos sejam, em sua maioria, inscritas nos livros. E quando 

soubermos, graças a estes, as leis dessa natureza filosófica que nosso objetivo 

é explorar, então, somente então, poderemos saber até que ponto e sob quais 

condições as represas, os canais, as estradas, as grandes obras concretas onde 

Goethe faz finalmente a inquietação de Faust se satisfazer, podem também receber 

essa forma filosófica, participar dessa mesma natureza e constituir um filosofema 

também (Souriau, 1939, p. 64-65).

Ainda é possível notar um terceiro grau de ampliação calcado no fato de que – embora 

Souriau nos lembre que não devemos abusar dessa opção para evitar o socratismo –as obras podem 

ser expressões da oralidade (como diálogos, epístolas, conferências), que segundo o autor concebem 

à ação filosófica uma acuidade totalmente particular (Souriau, 1939, p. 61). A título de exemplo basta 

pensarmos na quantidade de cursos realizados por distintos filósofos que se transformaram em 

livros, e passaram a constituírem-se como objetos de estudos de teses, dissertações e artigos. A obra 

em filosofia, portanto, é fruto de uma espécie de monumentalização de uma atmosfera intelectual. 

Com isso, Souriau quer dizer que as obras são “momentos do pensamento aos quais se tem acesso 

igualmente por essas diversas espécies de abordagens” (Souriau, 1939, p. 31). 

É verdade que, desde Cousin, na França, considerado o pai fundador da historiografia 

filosófica, assume-se que as filosofias são monumentos. Cabe, assim, especificar brevemente 

esse ponto. Michel Melot nos oferece pistas em Le monument à l’épreuve de patrimoine (1999, 

p.7), ao afirmar que os monumentos marcam um espaço de culto e cerimônia ao passado. Trata-

se, portanto, não apenas da constituição de uma memória, em que há a permanência de algo que 

já se foi, mas também da transformação do luto em homenagem e da tragédia em triunfo. Assim, 

ao compararmos, metaforicamente, a posição de Melot sobre monumentos com a consideração 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

9Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

da obra metaforicamente enquanto um monumento, no pensamento de Souriau, deduzimos que a 

obra é justamente o produto de uma ação intelectual que não se restringe ao luto, mas se converte 

em triunfo. Isso ocorre por meio de sua resistência e renovação, isto é, de um pensamento que em 

algum aspecto é transversal na história dos homens. E que por isso, obra e monumento são como 

sinônimos. 

Com efeito, Souriau sugere que a obra ou ainda os monumentos do pensamento são frutos 

de uma realização inicialmente individual, instaurativa, mas que por meio do seu campo ou do 

conjunto de ideias estruturado por certas leis, natureza e forma próprias, adquire uma dimensão 

coletiva, pois a história da filosofia nada mais é do que um olhar totalizante a um conjunto de Outros, 

especificamente de suas atmosferas intelectuais. A explicação para permanência da obra se justifica 

pelo próprio conceito de instauração, pois segundo Souriau:

nós chamamos instauração todo processo, abstrato ou concreto, de operações 

criativas, construtivas, ordenadoras ou evolutivas, que conduz à posição de um ser 

em sua patuité, isto é, com um brilho suficiente de realidade; e instaurativo tudo o que 

convém a tal processo (Souriau, 1939, p. 10).

A instauração é, em Souriau, o momento em que o pensamento se forma e se monumentaliza, 

isto é, torna-se obra. Tal processo ocorre a partir do encontro entre o pensamento do outro – que 

persiste e ilumina – e o sujeito que o acolhe, transformando-o em objeto capaz de oferecer um 

“ponto de vista” sobre a realidade. Esse ponto de vista, como observa Catherine Noske em Towards 
an Existential Pluralism (2015, p. 40), implica um pluralismo ontológico, já que múltiplas obras 

coexistem na história da filosofia. Ao resgatar o pensamento cristalizado na linguagem, o sujeito 

reafirma o pensamento do outro como monumento. Contudo, essa dinâmica só se torna possível 

porque é a própria obra, enquanto ente, que a autoriza e a sustenta. Souriau fundamenta essa 

capacidade de monumentalização da obra por meio de dois elementos conceituais4: a patuité, 

diretamente vinculada à instauração, e a asuité, associada à qualidade dos próprios seres.

 O conceito de patuité, termo extraído de Strada, refere-se a uma abertura e exposição da 

obra ao mundo. Dominique Chateau sintetiza seu significado precisamente:

Ela vem de patere, que significa estar aberto, viável, acessível, disponibilizado, estar 

descoberto, dar ocasião para, estar diante dos olhos, visíveis; ser claro, óbvio, patente 

(daí patet: é claro que; e patens: descoberto, aberto, evidente, manifesto, patente), ou 

até mesmo expandir-se (como um país ou uma ciência) (Chateau, 2019, p. 141).

4 Sobre as dificuldades de tradução dos termos patuité e asuité, confira: Chateau, Dominique. Uma ontologia singular, 
2019.



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

10Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

Aseité, por sua vez, é um conceito oriundo de André-Pierre Le Guay de Premontval, 

conforme Chateau nos aponta, está relacionado à retomada do termo escolástico aseitas, que 

remete à ideia de causa sui (Chateau, 2019, p. 142). Refere-se, portanto, de um estado em que algo 

ou alguém manifesta em si sua própria causa, evidenciando-se como ser autossuficiente. 

Sem esgotar a reconstituição desses conceitos em seus autores originais, algo que 

Dominique Chateau realiza com notável profundidade, pode-se afirmar que, enquanto detentora 

de uma aseité, a obra filosófica é concebida como um estado manifesto, ou ainda como um ser que 

funda sua própria existência.  Essa concepção filosófica estabelece uma tensão entre o ser potencial 

e o ser efetivo, sugerindo que o ser está constantemente em vias de se realizar, em transformação 

contínua e afirmação de sua própria existência. Por outro lado, enquanto patuité a obra não apenas 

é autossuficiente, mas também produz uma abertura ao mundo, isto é, ela é um pensamento 

que se revela a outros sujeitos, línguas, interpretações, etc. O termo patere, que funda a ideia de 

uma patuité, implica justamente a acessibilidade, visibilidade e disponibilidade, sugerindo uma 

manifestação direta e sem barreiras do que estava oculto. Essa abertura não se limita à visibilidade, 

mas envolve uma revelação intelectual um processo em que algo se torna patente e se apresenta 

claramente. Em síntese, esses conceitos dialogam entre si para iluminar a tensão entre a obra 

enquanto manifestação plena e sua potencialidade em constante transformação a partir da leitura 

do outro, tornando a filosofia uma expressão paralela, no interior do esquema conceitual de Souriau, 

à arte. 

Embora, Martial Gueroult em Mélanges d’esthétique et science de l’art: offerts à Étienne 
Souriau aponte que a imprecisão do pensamento de Souriau encontra-se calcada justamente nessa 

aproximação entre arte e filosofia, pois essa aproximação descabida, segundo o autor, tornaria a 

filosofia uma expressão do espírito pautada na ausência de um juízo de verdade. Souriau aponta 

justamente o contrário, pois  

A filosofia e a arte participam, em certos aspectos, de uma natureza comum. Mas 

sua afinidade não reside em uma participação da filosofia no que a arte tem de frágil, 

subjetivo, ou em oposição à ciência e à razão. Arte e filosofia compartilham o fato de 

que ambas visam estabelecer seres cuja existência se legitima por si mesma, por 

uma espécie de demonstração brilhante de um direito à existência, que se afirma e 

se confirma pelo brilho objetivo, pela extrema realidade do ser instaurado segundo 

uma certa dialética tética. Essa afinidade entre arte e filosofia reside, portanto, em 

sua participação comum nessa dialética; nessa espécie de Arte Pura, da qual tanto a 

filosofia quanto a arte não são senão manifestações especializadas (Souriau, 1939, 

p. 67-68).

Ambas, filosofia e arte, enquanto expressões de um pensamento tético – isto é, que 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

11Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

visa instaurar modos de existência – compartilham a ambição de conferir legitimidade àquilo que 

instituem. Como afirma Wiame, “a instauração é o Alfa e o Ômega, mas há diversos tipos distintos 

de instauração” (Wiame, 2017, p. 80), o que implica que cada campo produz sua própria forma de 

validar o ser que propõe. No caso da filosofia, essa legitimação está profundamente vinculada à 

busca por uma “verdade real ou transcendental” (Souriau, 1939, p. 70), que não se reduz ao juízo 

ou ao dado imediato, mas busca alcançar a essência do ser. A arte, por sua vez, instaura mundos 

imaginários “dados por ela como tais”, cuja articulação com o real “permanece indeterminada” 

(Souriau, 1939, p. 68). Essa diferença de orientação remete à forma como cada domínio se relaciona 

com o dado: enquanto a filosofia parte dele para ultrapassá-lo em direção ao real em sua plenitude, 

a arte frequentemente opera fora de suas amarras, instaurando existências que não requerem 

correspondência direta com o mundo empírico. 

A filosofia, como escreve Souriau, “pretende falar da realidade dada e deste universo 

aqui” (Souriau, 1939, p. 68), e por isso respeita a “verdade de juízo” (Souriau, 1939, p. 70), pois 

visa a construção de um sistema coerente e válido em termos científicos. Sua tarefa é superar a 

contingência e edificar um discurso que alcance a totalidade do real. Já a arte, ao criar livremente 

mundos fictícios, transita entre o possível e o impossível, dando forma a aspectos subjetivos, 

emocionais ou intuitivos da experiência. Mesmo que esses mundos não correspondam ao universo 

empírico, eles instauram uma existência própria e legítima. Essa diferença também se expressa na 

relação com a totalidade: se a filosofia busca articular o real em sua inteireza, a arte pode contentar-

se com fragmentos e experiências localizadas. No entanto, como observa Souriau, “uma obra de 

arte cósmica, universal, não se diferenciaria em nada de um filosofema” (Souriau, 1939, p. 69), o 

que sugere que, se a arte alcançasse o “esplendor completo de sua verdade real” (Souriau, 1939, p. 

69), ela coincidiria com o projeto filosófico. Tal coincidência, contudo, permanece como hipótese-

limite, pois a arte não se submete à exigência da verdade, tal como a filosofia a concebe.

Essa proximidade estrutural, entretanto, não anula a diferença de seus compromissos 

ontológicos. Ambas compartilham o esforço comum de instaurar modos de existência e iluminar a 

realidade, mas divergem quanto ao método e ao vínculo com a verdade. A filosofia, por sua vocação 

dialética e universalizante, mantém um compromisso com a verdade científica, enquanto a arte 

se permite romper com essa necessidade, instaurando mundos cujo valor reside em sua potência 

experiencial. Nesse sentido, a diferença entre arte e filosofia espelha a tensão entre dado e real: 

o dado como ponto de partida limitado, e o real como horizonte a ser alcançado – pela razão, no 

caso da filosofia, e pela imaginação, no caso da arte. Há, portanto, como sustenta Aline Wiame 

em La philosophie de l’instauration d’Étienne Souriau est-elle une esthétique? (2017, p. 79), uma 

complementaridade entre ambas, mas não uma equivalência que anule a especificidade e a 

fundamentação teórica do projeto filosófico de Souriau.



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

12Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

Essa posição se clarifica quando retomamos a atuação de quem estuda filosofia. Ou seja, 

para Souriau, não se trata de tomá-la enquanto uma obra total, isto é, enquanto uma coletânea, 

que, no fim, representa e fornece “in concreto a representação total, segundo uma certa dimensão 

espiritual, da realidade do próprio objeto sobre o qual se medita” (Souriau, 1939, p. 378). O que ocorre 

é que o estudante de filosofia depara-se com mundos, como, por exemplo, no Timeu, no Discurso 
do Método ou na Monadologia (Souriau, 1939, p. 32), mundos esses compreendidos através das 

“qualidades de uma unicidade singular e verdadeiramente de personalidade moral por meio da 

multiplicidade das apercepções individuais” (Souriau, 1939, p. 33). Operando sobre essas obras, o 

próprio historiador da filosofia encontra nesses mundos certas qualidades de unidade intelectual, de 

permanência e originalidade, além de qualidades de completude e de presença definitiva. 

Essas características elencadas por Souriau (1939, p. 33) revelam o estatuto da obra: 

autônomas e objetivas, e que, portanto, só podem ser reconhecidas por meio do pensamento que 

expressam, pois “Espinosa polia lentes; e temos todos os motivos para acreditar que ele os polia 

de maneira bastante filosófica. Mas os óculos que ele poliu não têm nenhum lugar na história da 

filosofia” (Souriau, 1939, p. 290), e nem mesmo na própria filosofia. 

Podemos concluir que Souriau toma a obra por uma solidez que, uma vez constituída, 

tem como signo de sua temporalidade o fato de atravessar o próprio tempo. Para demonstrar 

ainda mais esse atributo, Souriau elenca uma analogia pedagógica que pode ser sintetizada nos 

seguintes termos: um professor que escolhe entre obras como o Discurso ou os Dados Imediatos 
da Consciência realiza um processo análogo ao de um pianista que compõem seu repertório com 

Hippolyte et Arrancie ou L’après-Midi de um Daune. Isto é, ele ressalta que em ambos os casos já 

existe um objeto positivo e determinado em que o mestre, ao escolher certos trabalhos, compõe 

um “quadro” que se mantém pelo “estatuto de sua existência” (Souriau, 1939, p. 33). Esse estatuto 

assegura, espiritualmente, o conjunto de uma “lógica coesa” calcada na “estrutura de dispositivos e 

proporções, de arquitetura espiritual”, a qual por sua vez “subsiste e se faz uma criação, suscita ou 

ressuscita por cada leitor” (Souriau, 1939, p. 33).

 Essa dinâmica acontece, como exemplifica Souriau, com o Discurso do Método de René 

Descartes. Uma vez que embora o Discurso apresente-se em múltiplas edições, cobertas por 

distintos comentários ou reinterpretações, ele mantém sua “quididade” própria (Souriau, 1939, p. 

34), ou seja, uma certa essencialidade. Por essa razão, 

Através das diversas edições que a apresentam, dos comentários que a cobrem com 

suas heras, das leituras que a ressuscitam, dos estudos que tentam entrever sua 

essência profunda e das explicações que a dissecam, ela subsiste, ela mesma, em 

sua própria quididade e identidade (Souriau, 1939, p. 33-34).



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

13Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

 A subsistência da obra encontra-se assegurada também pelo desejo do filósofo, isto é, pelo 

gesto do autor que confere ao seu pensamento uma forma monumental. Trata-se de um “querer 

exteriorizar” (Souriau, 1939, p. 34), um impulso de tornar o pensamento público e durável, que deve 

ser reconhecido e acolhido pelo historiador da filosofia como um exercício de alteridade. Isso significa 

que a obra deve ser tomada em suas próprias condições de instauração – como expressão do modo 

pelo qual o autor quis se dar a ver, e não simplesmente como reflexo de sua subjetividade ou de sua 

biografia. É nesse sentido que Souriau afirma: “nós sabemos que o pensamento original e pessoal 

de Descartes” (Souriau, 1939, p. 34) distingue-se de sua obra – esta, sim, monumentalizada, e 

por isso capaz de oferecer constante “comida ao estômago do espírito” (Souriau, 1939, p. 33). A 

bem-dizer, embora as condições históricas e materiais que cercam as obras sejam relevantes, para 

Souriau, elas não esgotam o que está em jogo na filosofia. Para ele, as ideias “ultrapassam” o solo 

em que foram inicialmente enraizadas: há, portanto, uma historicidade própria da filosofia, que 

exige ser compreendida não apenas a partir de suas circunstâncias sócio-culturais, mas sobretudo 

por aquilo que a obra instaura como sentido. Uma vez exteriorizadas, as ideias se submetem ao 

julgamento público e crítico e é nesse movimento que se consagra a monumentalização. Esta não 

resulta apenas da vontade do autor, embora dela dependa, mas também do trabalho da tradição que 

a resgata, interpreta e reinscreve continuamente no tempo. 

 A historicidade da filosofia, portanto, é formulada por meio do distanciamento entre 

a obra e o filósofo. Dois argumentos são apresentados por Souriau. Em primeiro lugar, o autor 

aponta que os filósofos, comumente, revisitam e reestruturam suas obras, como se tratassem de 

objetos externos. Tal dinâmica fica evidente nas suas segundas edições, que, no fim, incorporam as 

primeiras a partir de revisões substanciais. Isso evidencia a luta do filósofo em busca de uma certa 

completude intrínseca à atmosfera do pensamento, que culmina em transformar o pensamento em 

outro.O segundo argumento erigido por Souriau encontra-se centrado no fato de que muitas obras 

permanecem inacabadas ou foram publicadas postumamente. O que sugere que o pensamento 

filosófico transcende os limites da vida individual do autor, expressando-se enquanto atmosferas 

intelectuais a uma tradição (a história da filosofia). Toma-se como exemplo, a incompletude de 

alguns escritos, pois nesse contexto, a incompletude não é uma determinação absoluta, mas é 

elencada pela tradição, em sua própria condição de fragmentariedade, como monumento.

Em resumo, o fato da obra filosófica estabelecer uma distinção em relação aos aspectos 

sociais, culturais e econômicos – aqueles critérios frequentemente considerados materiais por 

uma simplificação – não a torna, necessariamente, ahistórica, nem impede a produção de uma 

historiografia filosófica que considere a análise material. O que ocorre, na verdade, é uma escolha 

sobre os aspectos da materialidade que a história da filosofia elenca como seus objetos, isto é, a 

empiria em que ela se determina. Logo, parece haver em Souriau, e no desdobrar da historiografia 



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

14Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

filosófica francesa, uma posição, não de excepcionalismo absoluto da filosofia, e de sua história 

enquanto uma história das ideias, tal como pensava Hegel e Cousin. Mas, na verdade, há uma 

historicidade que lhe é própria, e que por isso tem de se demarcar em relação à história geral, pensada 

até então como análise dessa “materialidade”. Afinal, não se trata de isolar a obra do mundo, mas 

de ocupar-se com um pensamento constantemente construído, revisado e dialogado, à medida que 

é influenciado, mas não determinado pelas condições históricas e materiais (como conservação, 

circulação, acesso, tradução, etc.). 

O pensamento de Souriau, portanto, propõe uma tensão entre o espírito do filósofo e as 

condições histórico-sociais, ou ainda entre a subjetividade e a objetividade. Dessa forma, a história 

da filosofia não se torna estática, ao conservar, a partir de uma monumentalização do pensamento, 

certas obras sob determinadas égides, pois se por um lado, há uma atmosfera intelectual que 

perdura em sua manifestação como um ato do espírito que se desvinculou do autor; por outro, esse 

espírito está sujeito a mudanças, redescobertas e à circulação, que conferem à obra historicidade 

e sentidos distintos, e muitas vezes conflitantes. Um exemplo disso é a história da constituição e 

movimentações que fundaram o cânone aristotélico, que, embora não seja um objeto indispensável 

para quem estuda filosofia (como o é, ao menos a própria obra de Aristóteles), revela através de sua 

própria trajetória, os desdobramentos de sentido relacionados ao aristotelismo, do Renascimento à 

Idade Média, e, portanto, torna-se constitutivo da própria história da filosofia.

Ora, se essa posição conserva uma polêmica, por outro lado,  para Souriau, não há paradoxo 

no fato das obras se monumentalizarem, tampouco um problema para a  história da filosofia, pois 

esse movimento é, na verdade, um movimento natural da própria filosofia, que sob a condição de 

“tomar-se como objeto” (Souriau, 1939, p. 40), mantém-se em plena atitude reflexiva, tornando o 

passado, enquanto um conjunto composto por “imagens de conceitos (Wellbild)” (Souriau, 1939, 

p. 63), acessível ao pensamento em ato, isto é, aquele que lê ou estuda a obra. O oposto dessa 

possibilidade, diz o autor (Souriau, 1939, p. 63), é o absurdo, pois implicaria em afirmar que há uma 

correspondência direta entre o pensamento que se monumentalizou (o passado, o outro, a história) 

e o pensamento em ato (o presente, o sujeito, a liberdade). O que seria assumir um absoluto ou uma 

identidade em que o pensar se vincularia ao ser. 

Essa temática abre caminho a outra, e última reflexão, que finda com essa espécie de 

esquema conceitual básico acerca do pensamento de Souriau, a saber, a correlação específica 

entre a filosofia e sua história. Em outras palavras, de que modo pode-se pensar, por meio do nosso 

autor, uma certa compreensão das distintas obras, isto é, não mais as pensando singularmente, 

mas em conjunto, ou seja, considerando-as numa história que lhe é própria, sem que se estabeleça 

como critério, outra obra, o que é o mesmo que afirmar: sem que haja uma subsunção da história da 

filosofia a um sistema filosófico ou a uma teoria da história que determine a singularidade de todas 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

15Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

as suas expressões históricas (as filosofias). Analisemos especificamente essa questão.

Universo das filosofias e o pleroma filosófico 

Antes de elencarmos o que o próprio Souriau argumenta, é válido destacar o que ele 

assegura sobre seu próprio projeto filosófico-historiográfico. A posição de Souriau se define pela 

complementaridade com outros projetos. Claudio D’aurizio, em L’étrange monadologie du plérôme 

(2022, p. 72-73), demonstra que, em Souriau, há uma espécie de deslizamento que vai da história 

à instauração, o que, por si só, nos obriga a refletir sobre qual compreensão de filosofia e história da 

filosofia o projeto filosófico de Souriau está se afastando.

Em primeiro lugar, trata-se da figura de Émile Bréhier, que, ao criar uma  história da filosofia 

na visão de Souriau, propõe uma interpretação que vai além da simples cronologia dos pensamentos 

filosóficos. Para Bréhier, a filosofia não pode ser compreendida como um conjunto de sistemas que 

se sucedem no tempo isoladamente; ela deve ser vista como uma totalidade, um campo que se 

articula de maneira ampla e multidimensional. A filosofia, portanto, no projeto de Bréhier sob o olhar 

de Souriau, não é apenas uma sucessão de ideias, mas uma manifestação espiritual que abarca a 

totalidade do pensamento humano. Contudo, como sugere após sua comunicação A filosofia e seu 
passado (1938), a recomposição das estruturas das obras filosóficas forma a história da filosofia.   

Por sua vez, M. Brunschvicg, segundo nome elencado por Souriau, propõe uma abordagem 

que enfatiza o progresso contínuo da filosofia. Em sua análise, ele sugere que a filosofia deve 

ser vista como um processo de desenvolvimento da consciência humana, em uma espécie de 

“legenda dos séculos”, em que cada filósofo é um elo na cadeia do progresso do pensamento. Para 

Brunschvicg, a filosofia não se dá fragmentadamente, mas como uma narrativa contínua, em que o 

pensamento se aprimora e evolui ao longo do tempo. Essa visão sugere que a história da filosofia é, 

na verdade, uma epopeia, uma jornada que reflete a evolução da consciência humana. A filosofia, 

consequentemente, é compreendida como uma busca incessante pela compreensão da realidade, 

sendo continuamente aperfeiçoada e transformada por meio das gerações de pensamentos e pelos 

seus agentes, os pensadores. 

Souriau compreende que não se pode optar exclusivamente por uma dessas perspectivas 

(Bréhier ou Brunschvicg), uma vez que ambas apresentam limitações. Brunschvicg (Souriau, 1939, 

p. 378), ao propor uma “filosofia das filosofias” – uma metodologia que considera as filosofias –, 

especializa-se excessivamente na filosofia de um determinado autor ou corrente. Essa abordagem, 

pautada como uma filosofia do espírito (ou da consciência), limita a compreensão da totalidade ao 

focar-se em um aspecto específico, a saber, o pensamento exclusivo expresso no texto através de 

um olhar teleológico. Com isso, rejeita-se o entendimento do pleroma (a totalidade das filosofias) 



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

16Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

como pontos de vista interconectados em sua complexidade e, sobretudo, em seu caráter singular, 

evidenciado pelo fato de serem instaurativos, o que Souriau tomará como certo. Quanto a Bréhier 

(Souriau, 1939, p. 378), apesar dos elogios, Souriau adverte contra a tentativa de reduzir a totalidade 

das filosofias a uma “ordenação absoluta” ou ainda ao que nomeamos como cânone, uma sequência 

rígida e teórica que apaga a diversidade e a complexidade do campo filosófico. Essa perspectiva 

transforma a história em um sistema fechado, com começo, meio e fim, ignorando que a história 

permanece aberta à interpretação, às possibilidades e às ressignificações. Em vez disso, Souriau 

defende que as filosofias devem ser consideradas de forma interconectada e em constante variação, 

uma vez que cada uma interage com as outras e contribui para a construção de uma visão mais 

abrangente da realidade.

Étienne Souriau acredita que sua abordagem conecta as dimensões históricas (Bréhier) 

às psicológicas (Brunschvicg), formando uma espécie de terceira via, a saber, a abordagem meta-

teórica. Essa perspectiva não pretende criar uma nova filosofia concreta, mas, sim, preservar a 

singularidade das obras filosóficas (pela análise psicológica) e seu desenvolvimento (pela análise 

histórica). O projeto de Souriau, se sustenta na ideia de um pleroma filosófico, entendido como o 

conjunto de todas as obras filosóficas que “povoam os cosmos da filosofia” (AURIZIO, 2022, p. 76). 

Ao conceber o conceito de pleroma, Souriau não nega apenas Bréhier e Brunschvicg, mas também 

propõe uma ruptura com modelos lineares de história da filosofia, como os de Hegel e Comte, 

que na posição do autor, buscam um progresso unívoco e teleológico. Para Souriau, a filosofia é 

um universo diversificado que exige uma análise cuidadosa de sua natureza plural e de suas leis 

próprias (Souriau, 1939, p. 52).

Nesse contexto, o pleroma filosófico se apresenta como um “cosmos aberto” (Souriau, 1939, 

p. 375), em constante expansão à medida que novas obras e ideias filosóficas são incorporadas. 

Essa abertura revela tanto a vastidão quanto a complexidade do campo filosófico, dificultando 

qualquer tentativa de reduzi-lo a uma totalidade estática de autores ou sistemas frequentemente 

citados pelos historiadores da filosofia, ou ainda o elencar singular dos espíritos que formariam uma 

espécie de desenvolvimento do espírito na história. 

Assim, a pluralidade que caracteriza o pleroma filosófico é mediada pela “lei do ponto de 

vista”, que reconhece a singularidade de cada sistema filosófico e sua condição histórica e cultural. 

Apesar dessa singularidade, Souriau enfatiza haver correlações lógicas e especulativas entre os 

sistemas, formando uma espécie de “monadologia das filosofias” (Souriau, 1939, p. 267). Essa 

abordagem transcende um mero ecletismo, pois não se trata de mistura de pensamentos, mas da 

consideração tanto das convergências quanto das oposições entre os sistemas filosóficos, mas 

ressaltando as suas singularidades enquanto obras. 

Por essa razão, o pleroma terá um “movimento penelopiano”, o qual a filosofia está em 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

17Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

constante formação, desfazendo e refazendo suas bases para transformar o caos em cosmos. Esse 

movimento revela a impossibilidade de uma historiografia filosófica final ou de uma filosofia da 

filosofia definitiva. E, portanto, caso se aceite a ideia de progresso no pleroma, ela não se fundamenta 

na refutação ou na sistematização absoluta, mas no esforço contínuo de realizar, reinterpretar e 

configurar questões fundamentais. Trata-se de uma ucronia, no sentido dado por Renouvier, que 

determina, portanto, a história da filosofia enquanto instaurações com regimes de temporalidades 

indeterminadas. Assim, o progresso passa a ser entendido como alargamento, isto é, como resultado 

de um esforço deliberativo, e não de um determinismo histórico ou de uma necessidade criativa. 

A história da filosofia ou aqueles que “filosofam” inevitavelmente, ao revisitarem os monumentos 

intelectuais são os responsáveis por tal alargamento.   

Por fim, mesmo ao analisar as leis, formas e naturezas que compõem as diversas obras 

filosóficas, Souriau evita reduzi-las a um traço comum absoluto, embora todas elas compartilhem 

certos elementos. O pleroma, é verdade, será fundamentado por  três dimensões interconectadas. 

Resumindo-as:O conceito de pleroma, em Souriau, desdobra-se em três dimensões complementares 

e articuladas entre si, oferecendo uma compreensão ampla da história da filosofia enquanto campo 

de instauração. A primeira dimensão refere-se ao processo de promoção anafórica, em que cada 

filosofia busca sua plena manifestação. Souriau descreve esse movimento como uma transição 

do indeterminado à clareza luminosa: a filosofia emerge de um centro nebuloso –um ponto de 

potencial –e projeta-se em direção à sua realização, isto é, da ideia latente à obra efetiva, ao discurso 

constituído, à compreensão concreta do real. A instauração, aqui, não se reduz a um resultado, mas 

caracteriza-se como um percurso vital de automanifestação do pensamento, movimento pelo qual o 

filósofo se afirma sobre um mundo e revela, por essa via, a própria vitalidade da filosofia. A segunda 

dimensão do pleroma amplia essa perspectiva individual ao abordar as relações entre as filosofias, 

organizando-as em um sistema de afinidades e distâncias que as conecta como esferas dispostas 

em um grande círculo. Cada filosofia ocupa uma posição definida por sua proximidade com outras, 

o que permite compreender a história da filosofia como uma rede viva de conexões, de influências 

recíprocas e possibilidades de reinterpretação. Nesse sentido, as filosofias não apenas coexistem, 

mas podem ser corrigidas, deslocadas e retrabalhadas à luz do conhecimento contemporâneo, 

fazendo da história da filosofia um campo de imbricação temporal, onde passado e presente se 

tornam mutuamente produtivos. É nessa dimensão que se situa, propriamente, a história da filosofia 

como esforço de escuta e reorganização das obras. Já a terceira e mais complexa dimensão do 

pleroma, a cosmicidade, refere-se à necessidade de integrar as singularidades filosóficas em 

uma unidade maior, compondo o que Souriau chama de “singularidade cósmica universal”. Essa 

integração, contudo, não pretende apagar as diferenças entre as filosofias, mas conectá-las em uma 

“arquitetônica comum”, na qual cada obra preserva sua originalidade enquanto participa de uma 



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

18Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

totalidade significativa. Trata-se, portanto, de propor um pluralismo fundamentado não na simples 

justaposição de pontos de vista, mas na plenitude em constante devir do próprio real, realidade essa 

que se constitui como tarefa inacabada e que, por isso mesmo, acolhe uma multiplicidade infinita de 

obras, cada uma delas instaurando um modo singular de habitar o cosmos filosófico.

Sobre essa temática, Claudio D’aurizio, em L’étrange monadologie du plérôme, oferece, sem 

dúvida, uma interpretação refinada. Contudo, nosso objetivo não é apontar as possíveis contradições 

do projeto de Souriau, nem simplesmente somente elencar suas definições. O que buscamos é 

compreender alguns dos efeitos dessa posição. O principal efeito, a partir dessas dimensões, é que, 

para Souriau, a história da filosofia não se reduz a um mero agregado de questões linguísticas ou 

meros pensamentos proposto por homens; ou seja, não se trata de meros discursos ou pensamentos, 

reflete a própria forma como a realidade ou o Ser se deram, se dá e se darão. Reformulando, trata-

se de conceber as filosofias, enquanto um pleroma, metaforicamente, o pleroma pode ser visto 

como um sistema solar composto pelas diferentes manifestações da realidade, representadas pelas 

obras filosóficas. Esse “sistema solar”, contudo, está sempre aberto às condições histórico-sociais, 

embora, inicialmente, as obras desprendam de suas condições. Esse movimento assegura uma 

historicidade específica à da filosofia De modo que, essa ontologia singular proposta por Souriau, 

reconhece nas filosofias ou no pleroma um constante desvelar e criar do Ser.

Notas sobre o gueroultianismo, Souriau e o fazer historiográfico no 
Brasil

O que se observa ao final dessa reconstituição da L’instauration é uma distinção clara 

entre os princípios filosóficos que moldaram o pensamento de Martial Gueroult Victor Goldschmidt 

– os quais podem ser consultados nas obras de inspiração direta ou indireta, como as de Bréhier, 

Brunschvicg e Souriau – e uma versão vulgar do “estruturalismo” vinculado a esses nomes e 

adotado enquanto molde do fazer-historiográfico no Brasil pelas primeiras gerações de intelectuais 

da Universidade de São Paulo (USP). 

Essa tradição aderiu estritamente à face metodológica do pensamento de Gueroult, sem 

notarem a influência fulcral que Souriau oferece ao estruturalismo. Essa mesma tradição instituiu, 

sobretudo, através do signo de uma “história da filosofia” científica e “estruturalista” um corte 

epistemológico na historiografia brasileira, criando uma impossibilidade de se pensar uma história da 

filosofia brasileira ou ao menos inicialmente, outras formas de historiografias à filosofia. Esse corte 

é analisado por Júlio Canhada em sua reflexão sobre a fundamentação da filosofia universitária e 

profissional no Brasil.

Canhada em O Discurso e a história: A filosofia no Brasil no século XIX (2020) destaca 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

19Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

o caráter não natural da historiografia, demonstrando que houve uma construção histórica que se 

consolidou nos anos 1950, marcada pelo “fortalecimento do comentador de textos e um interdito do 

posto de filósofo” (Canhada, p. 19). O autor rejeita frontalmente a ideia de que o “fazer filosofia” no 

Brasil seja um ato gratuito ou irreflexivo.

A discussão sobre a profissionalização da prática filosófica no Brasil, não só na obra do 

Júlio, mas em nomes como Paulo Arantes (1994); Denilson Cordeiro (2008); Francini Venancio 

de Oliveira (2012) e José Roberto Sanabria (2021),  parece guiar-se centralmente na análise de 

dois historiadores franceses da filosofia extremamente influentes no país: Victor Goldschmidt e 

Martial Gueroult. A partir de textos centrais desses autores, como Tempo histórico e tempo lógico 
na interpretação dos sistemas filosóficos e O método em história da filosofia e o Problema da 
legitimidade da história da filosofia, delineiam-se os conceitos fundamentais para compreender a 

ideia de uma prática profissional da filosofia. Enquanto Goldschmidt é destacado por sua ênfase em 

“refazer o movimento conceitual de uma arquitetônica filosófica particular” (Canhada, 2020, p. 20), 

Gueroult propõe que o historiador da filosofia deve abordar a disciplina revelando exclusivamente 

suas razões e nexos lógicos, focando na semântica interna das obras. Em ambos casos, o papel do 

historiador é reconstruir as doutrinas filosóficas, não como um ato de criação propositivo do espírito, 

mas como um esforço de retomada ou de pastiche. 

Em conclusão, Canhada parece sintetizar os elementos que acompanham a padronização 

do fazer historiográfico através do olhar de como se desenvolveu o estruturalismo no Brasil, que 

podem ser resumidos em:

1.	 A estrita “separação entre filosofia e não filosofia” (Canhada, 2020, p. 23), que 

pressupõe o apego a um certo cânone da história da filosofia, excluindo determinadas 

formas de discursividade.

2.	 A crença em “critérios valorativos do que seria uma boa filosofia: além do rigor, clareza 

e coerência devem estar presentes em qualquer obra verdadeiramente filosófica” 

(Canhada, 2020, p. 23), o que estabelece um ideal de prática filosófica.

3.	 A ilusão de eliminação da contingência do ato da leitura e da história do texto, visando 

a uma interpretação que se pretende neutra, e a crença na possibilidade de uma 

progressiva explicação do texto até sua clarificação total (Canhada, 2020, p. 24).

Canhada reconhece, entretanto, que esse métier historiográfico está mais vinculado 

às missões francesas e à formação de uma elite intelectualizada a partir dos conflitos federais e 

estaduais no eixo Sudeste-Sul do Brasil, embora, na verdade, tenha influenciado outros círculos 

intelectuais. Esse processo, impulsionado por um diagnóstico comum de pensadores como Braudel, 

Strauss, Maügue e Cruz Costa, que identificaram que a intelectualidade brasileira era marcada por 

modismos; ausência de método e distanciamento das tradições históricas do pensamento. Dessa 



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

20Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

forma, a intelectualidade brasileira performou-se através de uma disciplina do pensamento em 

relação à história. Princípio metodológico universalmente aceito pela escola de historiografia-

filosófica francesa. 

No entanto, como observa Arantes, se os princípios filosóficos do estruturalismo foram 

postos de lado e se, no Brasil, o fazer historiográfico-filosófico antepôs os aspectos tecnicistas do 

pensamento gueroultiano, por que é preciso retomar os princípios centrais da doutrina de Gueroult, 

e sobretudo, por que retomar, como fizemos nesse artigo, as suas influências?  

Em suma, o que gostaríamos de indicar é que os elementos elencados neste texto, a saber, 

a doutrina de Étienne Souriau, enquanto parte constitutiva de um dos pilares que fundam a escola 

historiográfica-filosófica em filosofia, contradizem notadamente a experiência, e que, talvez, haja 

uma cisão entre os princípios filosóficos dessa corrente e as suas replicações ou julgamentos no 

Brasil. 

Em Souriau, que apresenta a distinção central gueroultiana entre obra e homem, como 

vimos, a obra, enquanto monumento, não impõe um “interdito” ao filosofar. Pelo contrário, ao 

retomar a obra, quem a acessa revive uma atmosfera intelectual e, assim, filosofa. Além disso, 

não há uma separação absoluta entre a filosofia e outras discursividades, mas é necessário que a 

própria filosofia aponte o que há (e se houver) de filosófico em outros discursos, que recompõem 

certo monumento. E que por fim, quanto ao constante “ideal de rigor” atribuído ao gueroultianismo, 

seja preciso destacar que não há poucas passagens no pensamento de Souriau, e até mesmo no 

de Gueroult, que assegure plenamente essa idealidade tal como ela constitui-se no Brasil. O que 

existe é um esforço contínuo, nos textos da historiografia francesa de Boutroux a Goldschmidt (e é 

claro, Souriau), de assegurar que o pensamento do outro seja compreendido e não deturpado pelo 

juízo. Isso não implica, contudo, uma neutralidade política diante do texto, como muitas vezes se 

interpretou no Brasil, mas, sim, uma caridade e uma tentativa de compreensão fidedigna a uma 

obra, o que a atuação crítica exige.

Assim, uma vez que não se tem um vínculo claro entre as prescrições do estruturalismo 

em história da filosofia no Brasil e o pensamento específico de Gueroult e nem de suas influências 

diretas, como é o caso de Souriau, o que pode ter endossado essa espécie de torção ou radicalização 

que aderiu a um métier historiográfico-filosófico? 

Ora, a nossa hipótese é de que não por acaso, essa aclimatação da historiografia filosófica 

francesa nasce no interior do movimento intelectual dos anos 1950, quando o projeto de criação e 

formação dos primeiros quadros da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras (FFCL-USP), conduzido 

pela elite paulista e pelo Estado, integrou-se a um movimento mais amplo de modernização que 

buscava projetar São Paulo como uma cidade cosmopolita e de vanguarda. Esse ideal é ilustrado 

de forma emblemática nos convites divulgados nos jornais por ocasião do aniversário de 400 anos 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

21Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

da cidade:

Venha conhecer São Paulo – a cidade que mais rapidamente cresce no mundo; 

venha conhecer São Paulo – centro de trabalho, onde se ergue o maior parque 

industrial da América Latina! Venha conhecer São Paulo – cidade de cultura, com 

seus monumentos, seus museus, suas galerias de obras-primas de arte universal, 

suas universidades que deram ao Brasil tantos homens ilustres, seus teatros, sua 

arquitetura monumental! Venha conhecer São Paulo – orgulho do Brasil. 

A educação superior, portanto, com seu estatuto de autonomia e sua capacidade de gerar 

conhecimento crítico, era vista como um pilar que sustentava essa perspectiva de progresso, lema 

comum de uma cidade “que não dorme” ou que é o “orgulho”. Contudo, isso não eliminava a tensão 

entre o ideal universitário e as realidades externas, como as pressões econômicas e políticas por 

um pragmatismo funcional. Essa tensão, longe de ser um obstáculo, foi interpretada como uma 

característica que impulsionava o papel transformador da instituição enquanto vanguarda cultural, 

vanguarda essa assumidamente “rigorosa e metódica” tal como uma das faces da historiografia 

filosófica francesa. A FFCL-USP, instituição que encarnou e recebeu o estruturalismo, ao se opor à 

instrumentalização do conhecimento voltada exclusivamente para fins econômicos e ao amadorismo 

característico de outras instituições, reafirmou-se como um espaço de estudos “técnicos, objetivos 

e culturais”, tal como prescrito nos anuários de 1939-1949, 1950 e 1951, mas sempre orientados por 

uma postura “desinteressada”. Como afirma Antonio Candido, a faculdade de Filosofia foi criada para 

alterar a perspectiva e desenvolver de maneira sistemática o saber que se chama de desinteressado, 

mas orientado através de uma disciplina do pensamento que permitiu, segundo o próprio Candido, 

rasgar “a tradição do papel carbono” (2020, p. 99).

Portanto, pode-se questionar5: essa espécie de distinção entre o “fato” e o “direito”, ou entre 

as ideias expressas pela corrente historiográfica francesa e sua prática no Brasil, ocorreu por que 

as primeiras tradições do fazer filosófico brasileiro institucional estavam alheias a esses princípios 

filosóficos fundantes do estruturalismo em história da filosofia? Ou seria por que houve uma 

generalização dessa corrente, que igualou Bréhier, Gueroult e Goldschmidt, quando, na verdade, 

eles apresentam distinções fundamentais, embora sejam fruto de uma mesma escola?

Sem dúvida, são questões que demandariam estudos complexos e cruzados e que 

5 O questionamento mencionado fazia parte de um trabalho que estava sendo desenvolvido por Vinícius Berlendis 
Figueiredo, o qual foi interrompido precocemente em decorrência de seu falecimento e o qual não se tem registro 
textual. Contudo, sob uma nova perspectiva, foi retomado por Homero Silveira Santiago durante a aula inaugural no 
Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo, intitulada Um jeito de ler. A referida aula está disponível para 
consulta pública no link: https://www.youtube.com/watch?v=81snrCEJUvY.



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

22Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

ultrapassam os objetivos de um artigo. O que se pode deduzir, ao menos como hipótese, é que há 

uma espécie de mitologia em torno da aclimatação do gueroultianismo no Brasil, que inicialmente 

se ofereceu como signo para uma demarcação intelectual da FFCL em relação a outros grupos 

intelectuais –como a herança modernista, o bacharelismo e o ISEB.

E que, portanto, a adesão a um certo nível do gueroultianismo, enquanto signo de uma 

produção intelectual “técnica”, foi, na verdade, como aponta Névio de Campos (2022), atravessada 

pelos interesses acadêmicos e pelas pretensões políticas dos grupos dominantes e dirigentes 

paulistas. Isso exige, consequentemente, o abandono de uma “oposição entre a leitura política e a 

leitura filosófica, e submeter a uma leitura dupla, inseparavelmente política e filosófica” (Bourdieu, 

1989, p. 12). De modo que, se o gueroultianismo – e, consequentemente, alguns elementos de 

Souriau, como a autonomia das obras – foi assumido parcialmente como um mito de unificação por 

uma série de intelectuais que o criticaram, em um segundo momento, esse mito ainda persiste por 

meio da não retomada desses pensadores e historiadores em suas singularidades. Isso condiciona 

uma impossibilidade de reconhecer, em toda essa corrente historiográfico-filosófica, suas possíveis 

potencialidades e limites quando comparada com outros pólos de produção intelectual amplamente 

consagrados no Brasil.

Pois a potencialidade do projeto de Souriau configura-se no fato de que ele se expressa 

como um “radicalismo ontológico” da obra, conforme observa Sergio González Araneda em Estética 
comparada, patuidad y existencia virtual en Étienne Souriau (2022, p. 52), capaz de revisar 

frontalmente algumas das críticas apontadas diretamente aos exageros e tensionamentos que 

Martial Gueroult ofereceu às próprias ideias constituídas por Souriau, bem como pela expressão das 

ideias de Bréhier, Gueroult e Goldschmidt no Brasil.

Conclusão

Ora, apesar do monumental esforço para delinear uma topologia dessas obras e compreender 

a atuação do pleroma no interior do projeto de Étienne Souriau, o que foi apresentado é suficiente 

para os propósitos deste texto. Assim, podemos apontar os seguintes pontos conclusivos.

Primeiramente, ao reconhecer a filosofia como um ato de instauração do espírito que 

culmina na consolidação de uma obra, por meio de um movimento que captura elementos do 

mundo e os transforma em pontos de vista (verdadeiros microcosmos), a abordagem de Souriau 

transcende uma simples dicotomia entre filosofia e história, ou entre subjetividade e objetividade. 

Ele as integra em uma visão que considera a filosofia como um “monumento do pensamento”, 

dotado de uma historicidade que lhe é própria. Para Souriau, a filosofia não é apenas a obra de um 

autor isolado ou uma prática intelectual autônoma; é uma construção coletiva e trans-histórica que 



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

23Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

abrange múltiplas discursividades e atmosferas intelectuais. Essa perspectiva expande o conceito 

de “obra filosófica”, englobando não apenas os textos e pensamentos dos filósofos, mas também as 

interações culturais, artísticas e históricas que continuamente moldam e reinterpretam essas ideias, 

ainda que mantendo a atividade intelectual como fio condutor essencial.

Em seguida, ao contrário de uma história da filosofia como Bréhier ou de uma história 

da razão como Brunschvicg, Souriau propõe o pleroma como um cosmos que reúne os distintos 

mundos filosóficos. Nesse campo, não há progresso linear, mas um constante enriquecimento e 

alargamento das obras e expressões filosóficas. O pleroma oferece uma visão pluralista e dinâmica 

do desenvolvimento do pensamento, onde cada contribuição filosófica é uma expansão do horizonte 

coletivo, sem a necessidade de uma hierarquização teleológica.

Por fim, o pensamento de Souriau reconhece, como o próprio autor afirma, que na ordem 

filosófica em que suas ideias são mediadas e repensadas, não há conflito com a Razão, mas a 

revelação de um de seus aspectos essenciais: o aspecto criador. Essa dimensão criativa demonstra 

que a razão não é inerte nem incapaz de invenção, mas, sim, uma força que dá forma ao mundo, 

realizando concretamente a harmonia em sua singularidade. A razão precisa, como Souriau coloca, 

de “um pouco de música” – a concretização de sua própria aventura na criação. Somente o singular 

existe plenamente, e é preciso reconhecer que há algo de ousado e aventureiro na razão, pois é ela 

que avança em direção ao novo. Assim, termina a L’instauration philosophique (1939, p. 410-411), 

Souriau aponta que, portanto, rejeitar a filosofia e a razão, acreditando ser possível alcançar algo 

significativo sem elas, isto é, sem um pluralismo da obra, é um erro que será inevitavelmente punido 

pela própria insuficiência da ação instauradora no mundo. Pode-se, dizer que Souriau nos legou 

uma visão da filosofia como uma obra em movimento, uma instauração contínua que, longe de ser 

limitada por dicotomias, se manifesta como um diálogo infinito entre razão, criatividade e o cosmos 

plural do próprio pleroma ou, verdadeiramente, de toda a possível história da filosofia.

Referências

ARANTES, Paulo Eduardo. Departamento francês de ultramar: estudos sobre a formação da cultura filosófica uspiana (uma 
experiência nos anos 60). Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994.

BOURDIEU, P. A ontologia política de Martin Heidegger. Tradução de Lucy Moreira César. Campinas: Papirus, 1989

CANHADA, J. O discurso e a história: a filosofia no Brasil no século XIX. São Paulo: Loyola, 2020.

CAMPOS, N. de Pierre Bourdieu e a questão dos intelectuais. Práxis Educativa, [S. l.], v. 17, p. 1–18, 2022. DOI: 10.5212/
PraxEduc.v.17.20234.056. Disponível em: https://revistas.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/20234. Acesso em: 29 
jan. 2025.



Lucas Vinicius Correa Rodrigues D

24Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

CHATEAU, Dominique; GRANDO, Angela. Étienne Souriau: Uma Ontologia Singular. Farol, [S. l.], v. 15, n. 20, p. 139–147, 2019. DOI: 
10.47456/rf.v1i20.23450. Disponível em: https://periodicos.ufes.br/farol/article/view/23450. Acesso em: 28 jan. 2025.

CHARTIER, R. Escutar os mortos com os olhos. Estudos Avançados, São Paulo, v. 24, n. 69, p. 6–30, 2010. Acesso em: 29 jan. 2025.

D’AURIZIO, C. L’«étrange monadologie» du plérôme. Remarques sur L’instauration philosophique d’Étienne Souriau. Aisthesis, Paris, 
v. 15, n. 2, p. 71–81, 2022. DOI: 10.36253/Aisthe-sis-13969. Acesso em: 29 jan. 2025.

GALVÃO, Walnice Nogueira e CÂNDIDO, Antônio. Sobre os primórdios da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 
USP: a apresentação e um dos artigos do livro recém-lançado. São Paulo: Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo.  

GONZÁLEZ ARANEDA, S. Estética comparada, patuidad y existencia virtual en Étienne Souriau. Boletín de Estética, [S. l.], n. 59, 
p. 49–86, 2022. DOI: 10.36446/be.2022.59.293. Disponível em: https://boletindeestetica.com.ar/index.php/boletin/article/
view/293. Acesso em: 28 jan. 2025.

MARQUES, Ubiratan Ribeiro de A. A escola francesa de historiografia da filosofia: Notas históricas e elementos de formação. São 
Paulo: Editora UNESP, 2007.

NOSKE, Catherine. Towards an Existential Pluralism: Reading through the Philosophy of Etienne Souriau. Cultural Studies Review, 
Sydney, v. 21, n. 1, p. 34–57, mar. 2015. Acesso em: 29 jan. 2025.

WIAME, A. La philosophie de l’instauration d’Étienne Souriau est-elle une esthétique? Nouvelle revue d’esthétique, Paris, n. 19, p. 
77–84, 2017. Acesso em: 29 jan. 2025.

SOURIAU, Étienne. L’instauration philosophique. Paris: Alcan, 1939.

Informações Adicionais

Biografia profissional: 

Lucas Vinicius Correa Rodrigues é mestrando no Departamento de Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas 
da Universidade de São Paulo.

Endereço para correspondência

Avenida Luciano Gualberto, 315, Departamento de Filosofia, Cidade Universitária, São
Paulo/SP, CEP 05508-010.

Financiamento

A elaboração desse artigo faz parte do projeto de pesquisa financiado pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 
Superior (CAPES), sob o título: “Método e abordagens em história da filosofia: O legado de Martial Gueroult”.

Agradecimento

Agradeço a Miguel Veloso, leitor curioso desse artigo. 

Aprovação no comitê de ética

Não se aplica.



Escutar os mortos com os olhos: a proposta historiográfico-filosófica de Étienne Souriau D

25Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, e2392, p. 1-25, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https://doi.org/10.15848/hh.v18.2392

Contexto de pesquisa

A elaboração deste artigo integra a pesquisa de Mestrado ainda em desenvolvimento, intitulada “Método e abordagens em história 
da filosofia: O legado de Martial Gueroult”, sob orientação do Prof. Dr. Homero Silveira Santiago, no Departamento de Filosofia da 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo (FFLCH-USP).

Preprint

O artigo não é um preprint.

Disponibilidade de dados de pesquisa e outros materiais

Os conteúdos subjacentes ao artigo estão nele contidos.

Editores responsáveis

Rebeca Gontijo - Editora-chefe
Breno Mendes - Editora executiva
Daniel Antonio Ovalle Pasten - Editor executivo
Rebeca Villalobos - Editora executiva

Histórico de avaliação

Data de submissão: 30/01/2025
Data de alteração: 30/06/2025
Data de aprovação: 14/07/2025

Direitos autorais

Copyright © 2025 Lucas Vinicius Correa Rodrigues

Licença

Este é um artigo distribuído em Acesso Aberto sob os termos da Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.

 


